
EXISTENZANALYSE   42/2/2025     101

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

Einleitung 

„Bleibt alles anders“ hieß 1998 ein ganzes Album von 
Herbert Grönemeyer und der Titel hat an Aktualität nichts 
verloren. 
Tag für Tag wachen wir gerade auf und stellen mehr denn 
je fest: Es bleibt wirklich alles anders, egal, wo wir hin-
schauen – wenn wir denn hinschauen und nicht verdrän-
gen. Entscheiden wir uns für das Wahrnehmen, das Aus-
halten und Annehmen der existenziellen Bedingtheiten1, 
vor die wir jetzt und künftig – soweit diese antizipierbar 
sind – in dieser Welt gestellt sind, dann gilt es, aus Sicht 
der Existenzanalyse, diesen gegenüber eine bewusste 
Antworthaltung einzunehmen und individuell wie gesell-
schaftlich einen sinnvollen und menschenwürdigen Um-
gang damit zu finden – auch im Kontext der Pädagogik 
und ihrem Leitziel der pädagogischen Mündigkeit. 
Bei folgenden Überlegungen fließen neben existenzana-
lytischen Ansätzen auch soziologische, erkenntnistheore-
tische und biopoetische Perspektiven von Hartmut Rosa, 
Markus Gabriel und Andreas Weber ein.

1	 Das hieße, die personalen Aktivitäten der Grundmotivation 1 aus dem Strukturmodell der Existenzanalyse nach Alfried Längle zu verwirklichen (Längle 
2014, 71).

Pädagogische Mündigkeit im bisherigen 
Verständnis

Die meisten Erziehenden werden bei pädagogischer 
Mündigkeit wahrscheinlich an Selbst-, Sozial- und Sach-
kompetenz denken, wie sie Heinrich Roth 1971 in die Pä-
dagogik eingeführt hat (Roth 1971). 
Auch wenn in dieser Weise in vielen pädagogischen 
Fachbüchern darüber geschrieben wird, bin ich der 
Überzeugung, dass dieser Fokus auf zu erlernende Ba-
siskompetenzen nicht genügt, um unsere Kinder in ein 
mündiges Dasein in dieser Welt zu begleiten. Es braucht 
eine zusätzliche, existenzielle Dimension, die sich auch 
in unserem Verständnis einer pädagogischen Mündigkeit 
widerspiegelt.
Der Naturphilosoph und Biologe Andreas Weber weist 
darauf hin, dass unsere Kinder in der Schule nicht ler-
nen, wie es sich anfühlt, lebendig zu sein (Weber 2017). 
Mit Martin Buber (Buber 1997) könnte man auch sagen, 
dass sie kaum die Chance haben, in dialogischen Kontakt 
zu sich, anderen Menschen und allen nicht menschlichen 
Wesen zu treten. Sie bekommen zu wenig Raum, um die 
Welt mit dem Herzen zu erfahren, sich verbunden zu füh-
len und so zu spüren, dass sie Teil dieser Welt sind und 

„BLEIBT ALLES ANDERS“ (GRÖNEMEYER 1998)
VOM MÜNDIGWERDEN IN POLARISIERTEN ZEITEN

Irina Pendorf

Leben ist nicht eindeutig, sondern mehrdeutig. Heute, so 
scheint es, mehr denn je. Was bedeutet das für uns und unsere 
Kinder? Wie können wir sie aus Sicht der existenziellen Päda-
gogik im Umgang damit stärken? Auf welche Haltung kommt 
es dabei an?
Sicher scheint mir: Wer mit der Welt und sich selbst in Resonanz 
treten kann, ist eher in der Lage, die existenziellen Anfragen 
des Lebens als solche wahrzunehmen, zu verstehen und eine 
Antworthaltung darauf zu entwickeln. Resonanzfähigkeit wird 
also zur Voraussetzung eines mündigen Umgangs mit allem Le-
bendigen. Dieser Beitrag will sich der Idee einer Neuen Mün-
digkeit annähern, welche die personale Dimension explizit 
beinhaltet.

SCHLÜSSELWÖRTER: Neue Mündigkeit, Verbundenheit, Selbst-
transzendenz, Resonanz, Antworthaltung

EVERYTHING STAYS DIFFERENT
ON BECOMING MATURE IN A TIME OF POLARIZATION 

Life is not definite but inherently ambiguous – arguably more 
so today than ever before. What implications does this have 
for us and for the upbringing of our children? How can we, 
from the perspective of existential pedagogy, empower them 
to deal with this? What kind of attitude matters in this context?
What seems certain to me is this: Individuals who can attune 
themselves in a relation of resonance to both the external 
world and their own subjectivity are better positioned to re-
cognize, comprehend and respond appropriately to the exi-
stential demands of life. Thus, the capacity for resonance con-
stitutes a fundamental prerequisite for an autonomous and 
responsible engagement with all forms of life. In this article, I 
therefore approach the idea of a new maturity that explicitly 
includes the personal dimension.

KEYWORDS: New maturity, connectedness, self-transcendence, 
resonance, stance of response



102     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

nicht ein ihr wesensfremdes Gegenüber. Stattdessen ler-
nen sie, die Welt und sich selbst zu objektivieren, zu kon-
trollieren, zu vermessen, zu optimieren, zu digitalisieren 
und auszubeuten. Das heißt, die Art und Weise, wie wir 
die nächste Generation bisher in ein scheinbar mündiges 
Dasein begleiten, geschieht in weiten Teilen auf der Ba-
sis von Entfremdung, statt auf dem tiefen inneren Gefühl 
von Verbundenheit mit dem Leben. Ein erweiterter Be-
griff von Mündigkeit ist deshalb im wahrsten Sinne des 
Wortes not-wendig. 

Leben in polarisierten Zeiten

Um das bisher Geschriebene in den Kontext des Lebens 
in polarisierten Zeiten zu stellen, bitte ich Sie, sich kurz 
an eine Situation aus Ihrem Leben zu erinnern, zu der Sie 
zweifelsfrei und sehr eindeutig Ja oder Nein sagen konn-
ten. Wie fühlt(e) sich das an? Wenn ich solche Momente 
imaginiere, dann merke ich ganz deutlich, wie sehr es 
mich entspannt, eindeutige Antworten zu haben. Es macht 
mir ein gutes, sicheres Gefühl. Geht es Ihnen ähnlich? 
Die Sehnsucht nach Eindeutigkeit ist so verständlich und 
nachvollziehbar. Und sie ist gleichzeitig gefährlich. Ein 
Blick auf den momentanen Zustand der Welt macht es 
offensichtlich: das Gegenteil von Eindeutigkeit – Ambi-
valenz, Ambiguität, Unklarheit, Zweifel, Komplexität – 
wirkt anstrengend und aufreibend. Es kostet viel Energie 
und fordert permanent zur Auseinandersetzung und zur 
Stellungnahme auf. 
Und: So ist Leben – selten eindeutig, meistens vielfältig, 
immer komplex. Wie schön! Das macht es meines Er-
achtens doch aus. Zugespitzt könnten wir sagen: Erst die 
Kontingenz, das nicht Planbare, das Unverfügbare macht 
unser Dasein wirklich lebendig. Dennoch leben wir in 
einer Zeit, in der viele Menschen dieses Unverfügbare, 
das nicht Kontrollierbare und auch das Unvollkommene, 
lieber aus ihrem Leben ausklammern – in einer Zeit, in 
der in meiner Wahrnehmung innerhalb der westlichen 
Welt der Wert der Freiheit ohne Verantwortung zu einer 
Art individuellem Recht avanciert und Werte wie Sicher-
heit und Eindeutigkeit in der Prioritätenliste ganz oben 
rangieren. Es ist eine äußere Sicherheit, die wir anstre-
ben, und von der wir uns womöglich so etwas wie inne-
re Sicherheit erhoffen. Es ist eine „algorithmisch binäre 
Sicherheit“, eine, die Polarisierung forciert und damit ein 
Leben zwischen 0 und 1.
Im Pädagogik-Unterricht für werdende Erzieher:innen 
und Heilpädagog:innen begegne ich der Sehnsucht nach 
Sicherheit und Eindeutigkeit immer wieder. So gerne hät-
ten die Studierenden ein allgemein gültiges Rezept, ein 

sicher-verlässliches Maßnahmenpaket, mit dem die oft 
unhinterfragten Ziele erreicht werden können. Sind wir 
ehrlich: Wünschen wir uns das nicht auch manchmal? 
Fänden Sie es nicht vielleicht auch attraktiv, aus der Lek-
türe dieses Beitrages mit einer Art existenziellen Metho-
denkoffer für den Umgang mit Konflikten, Spannung und 
Polarisierungen in Ihrem konkreten Arbeitsfeld herauszu-
gehen?
Aus Sicht der existenziellen Pädagogik kann es ein solch 
allgemein gültiges Maßnahmenpaket jedoch nicht geben, 
weil wir damit weder der Person des Kindes noch uns 
selbst gerecht werden würden. Deshalb bin ich überzeugt, 
dass wir an einer ganz anderen, scheinbar viel abstrakte-
ren Ebene ansetzen müssen, um für unsere Kinder und 
uns selbst einen Erfahrungsraum zu öffnen, der einen 
hilfreichen Umgang mit den vielen, divergierenden He-
rausforderungen, die das jetzige In-der-Welt-sein mit sich 
bringt, ermöglicht. 

Die Neue Mündigkeit (I)

So möchte ich mich nun dem Thema einer Neuen Mün-
digkeit annähern und damit dem Leitziel der Erziehung, 
das irgendwie selbstverständlich zu sein scheint und eben 
deshalb, meiner Erfahrung nach, leider viel zu selten zum 
Gegenstand ernsthafter pädagogischer Reflexion in der 
Praxis wird.
Mit einigen offenen Fragen lade ich Sie dazu ein, in einen 
ersten Kontakt mit diesem komplexen Thema des Mün-
digwerdens in polarisierten Zeiten zu kommen:
	• Was bedeutet Mündigkeit für Sie? 
	• In welchen Bereichen Ihres Lebens fühlen Sie sich 

mündig?
	• Gibt es Situationen, in denen Sie sich entmündigt füh-

len? Wenn ja, wodurch?
	• Wieviel Offenheit ertragen Sie?
	• Welchen Raum nimmt Kontrolle und Planbarkeit in 

Ihrem Leben ein?
	• Welche Art von Unsicherheit halten Sie gut aus, wel-

che nicht?
	• Wie (hoch) versichert ist Ihr Leben?
	• Wie verbunden fühlen Sie sich mit der Welt? Mit sich 

selbst? Mit Lebendigkeit?
	• Fühlen Sie sich eher geworfen in die Welt oder getra-

gen von der Welt?
	• Welche Rolle spielt das Wissen um die eigene End-

lichkeit in ihrem Leben?
	• Was fühlen Sie angesichts dieser Fragen im Moment?

Ich bin überzeugt, wir brauchen eine neue, erweiterte 
Vorstellung von Mündigkeit, um einen geistvollen, leben-



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     103

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

dig-verbundenen Weg in die Zukunft zu finden, der uns in 
unserem Menschsein gerecht wird. In Anlehnung an die 
Definition der Neuen Aufklärung des Philosophen Mar-
kus Gabriel (2024), könnten wir beispielsweise sagen:
Neue Mündigkeit beinhaltet „den Eingang des Menschen 
in seine selbst gewollte Verantwortlichkeit“ (Gabriel 
2024).
Hier stehen der freie Wille und die Verantwortlichkeit des 
Menschen im Vordergrund.
Ein anderer, ebenso zentraler Aspekt, auf den ich fokus-
sieren möchte, ist die Resonanzfähigkeit des Menschen 
auf Basis seiner existenziellen Verbundenheit mit dem 
Leben und der Welt. Dieser zweite Aspekt könnte so for-
muliert werden: 
Neue Mündigkeit bedeutet den Ausgang des Menschen 
aus seiner selbst verschuldeten Unverbundenheit.
Wie aber konnte es zu einer solch existenziellen Unver-
bundenheit kommen?

Die kantische Mündigkeit (Kant 1784)

Die bisher eher einseitige Ausrichtung in unserem alten, 
kantisch aufgeklärten Verständnis von Mündigkeit basiert 
auf Vernunft und Rationalität, auf Emanzipation, Auto-
nomie und Selbständigkeit, auf „Weltreichweitenvergrö-
ßerung“ (Rosa 2021a, 550) und Beherrschung vor allem 
durch technologisch-naturwissenschaftlichen Fortschritt. 
Es geht um Kontrolle, Verfügbarkeit und scheinbar un-
endliches Wachstum auf materieller Ebene. Dies hat in 
säkularisierten Gesellschaften, neben all den Errungen-
schaften der Moderne, zu einer unheilvollen Objektivie-
rung von Leben und Welt geführt. Die Folge ist eine Ent-
fremdung auch von uns selbst in unserem leiblichen Sein. 
Wir erleben uns überwiegend als getrennt von Welt, Na-
tur, Lebendigkeit. Körper und Geist, Mensch und Welt, 
Kultur und Natur wurden zu Gegenpolen und so finden 
wir uns in einem dualistischen (im Gegensatz zu einem di-
alogischen) Weltverhältnis vor, welches echte Begegnung 
mit der Welt und uns selbst eher unwahrscheinlich macht. 
Aber: „Alles wirkliche Leben ist Begegnung.“ (Buber 
2017) Wie also steht es um die Verbundenheit mit allem 
Lebendigen in unserem mündigen Da-Sein und wie um 
die existenzielle Verantwortung dafür? Durch die Dimen-
sion des Geistigen, betont Frankl, sind wir in der Lage, 
in Freiheit und Verantwortung Stellung zu beziehen, zu 
unseren Anlagen einerseits und zur Umwelt, in der wir 
uns vorfinden, andererseits (Frankl 1991/92). Wir können 

2	 Auch hier sei erneut auf die Grundmotivation 1 hingewiesen, in der es genau darum geht: die existenziellen Bedingtheiten von Welt und Leben anzuer-
kennen.

unser Selbst- und Weltverhältnis aktiv gestalten und sind 
keine Opfer der Umstände. Wir haben einen freien Willen 
und „müssen uns von uns selbst nicht alles gefallen las-
sen“ (ebd.), was sich nach Frankl in der „Trotzmacht des 
Geistes“ (ebd.) ausdrückt.
Wir können uns – wenn wir das wollen – unseres Ver-
standes bedienen, unser Gewissen befragen, Werte erfas-
sen, Leben erspüren und das Sinnvolle tun! Wir können 
all dies allerdings auch lassen. Auch diese Freiheit haben 
wir, wider besseren Wissens das Falsche zu tun. Das wäre 
theologisch gesprochen der Sündenfall, der in der Abson-
derung besteht.
Eine erkennbare Folge dieser Absonderung/ dieser Ent-
fremdung ist es, dass wir uns heute offenbar auch von den 
Bedingtheiten, die das Leben an sich aus- und wertvoll 
machen, nicht mehr alles gefallen lassen wollen.2 Statt mit 
einer Antworthaltung begegnen wir dem Leben mit einer 
Anspruchshaltung. Amazongleich soll das Leben liefern, 
was bestellt wurde: Sicherheit, Gesundheit, Wohlstand, 
Glück, Frieden, günstige Energie, billige Fernreisen, Ei-
genheim, Kindersegen, Karriere … ergänzen Sie selbst. 
Wohltemperiert soll das Leben sein, planbar, verfügbar, 
vollkommen und gewiss. 
Für viele Menschen scheint eine zu 100% berechenbare 
Welt, ein von der Zeugung an durchgeplantes Leben und 
ein optimiertes Ich mit Aussicht auf Unsterblichkeit, wo-
möglich auf dem Mars, eine positive Vision zu sein, an 
der im Silicon Valley seit Jahren gearbeitet wird und die 
in Gestalt von Elon Musk das Weltgeschehen heute maß-
geblich beeinflusst.
Der Tod soll aus dieser Welt verbannt, die Vulnerabilität 
und Endlichkeit des Menschen technisch überwunden 
werden. Dabei erkennen wir die größte Polarität, in die 
wir qua unserer Existenz gestellt sind, nicht mehr an, ob-
wohl der Tod nun wirklich die einzige Sicherheit ist, derer 
wir uns von Anbeginn unserer Zeit gewiss sein können. 
Diese existenzielle Tatsache zu negieren, bedeutet die Ab-
sage an nahezu alles, was Lebendigkeit ausmacht. Und so 
stellt der Philosoph Byung-Chul Han mit einem Blick auf 
die heutige Gesellschaft fest: „Wir sind zu lebendig, um 
zu sterben und zu tot, um zu leben.“ (Han 2021) Mit dieser 
oft unbewussten Absage an die Lebendigkeit, so scheint es 
mir, geht eben auch eine Absage an die Mündigkeit einher. 
Viele Menschen sind heute sehr bereit, ihre Mündigkeit 
und die damit verbundene Verantwortung abzutreten, 
an Technik, an KI, an Apps, genauso wie an Populisten 
und Rechtsextreme, wie wir es weltweit und vor unserer 
Haustür beobachten können. 



104     EXISTENZANALYSE   42/2/2025

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

All das könnte man also sagen, ist der Preis, der mit ei-
ner radikal individualisierten und unverbundenen Seins-
vorstellung einhergeht. Wir, insbesondere in unserer 
westlichen Welt, haben eine Trennung zwischen uns und 
dem Leben eingeführt, die von einer aufgeklärt-emanzi-
patorischen Befreiung aus unserer selbstverschuldeten 
Unmündigkeit (Kant 1784) zu einer zerstörerischen 
Selbst- und Welt-Entfremdung geführt hat. Diese Form 
der Entfremdung drückt sich in einer aggressiven Welt-
beziehung aus (Rosa 2021b). 
Kriege, Umweltzerstörung, Rassismus, Antisemitismus, 
Nationalismus, Populismus, Polarisierung, Spannungen 
und gewaltvolle Konflikte sind die offensichtlichen Fol-
gen davon. Auf individueller Ebene sehen wir seit Jahren 
den Anstieg psychischer Beeinträchtigungen aller Art, 
also Burnout, Boreout, Depression, existenzielle Einsam-
keit gerade bei vielen jungen Menschen (auch schon vor 
Corona) und das Erleben von Sinnverlust.

Die Neue Mündigkeit (II)

Vor diesem Hintergrund plädiere ich für eine Neue Mün-
digkeit, die als Ausgang des Menschen aus seiner selbst 
verschuldeten Unverbundenheit und als Eingang des 
Menschen in seine selbst gewollte Verantwortlichkeit 
zu verstehen ist.
Eine so verstandene neue Mündigkeit als Leitziel von Er-
ziehung und Bildung hätte (hoffentlich) zur Folge, dass 
wir Menschen dahingehend begleiten, Verantwortung für 
und Verbundenheit mit dem Leben zu entwickeln bzw. zu 
erhalten. Dies würde bedeuten, sich in und mit seinem 
Leben der Welt anzuverwandeln (Rosa 2021a) und sich 
in diesem Prozess als Teil von ihr zu begreifen. Es würde 
bedeuten, mit der Welt und sich selbst in tiefe Resonanz 
treten zu können und so immer mehr zu der Person zu 
werden, die wir wesenhaft sind. Welt, Leben und Person-
sein würden auf diese Weise im besten Fall als schützens-, 
bewahrens- und bejahenswert wahr- und angenommen.

Der Weg 

Wie kann das gelingen? Frankl würde vermutlich auf das 
existenzielle Potenzial zur Selbsttranszendenz hinweisen. 
Also auf die Möglichkeit, sich nach oben zu öffnen für 
den Sinn. Dadurch entsteht Verbindung mit dem Leben 
und den Fragen, die es an uns richtet. Durch diese Öffnung 
kann Hingabe geschehen. Hingabe an einen Menschen, 

eine Aufgabe, an etwas, das uns als Menschen übersteigt, 
etwas, das nicht wir selbst sind (Frankl 1991/1992).
Diese Form existenzieller Hingabe, in der wir uns im 
besten Fall sogar selbst vergessen, weil es in ihr keine 
Trennung mehr gibt, ist nur im Modus der Verbunden-
heit möglich. Nur so können wir ganz wir selbst wer-
den. Frankl hat neben der Freiheitsstatue in New York 
eine Verantwortungsstatue gefordert (Frankl 1991/1992). 
Meines Erachtens bräuchte es darüber hinaus dringend 
noch eine Verbundenheitsstatue.
Aus der Erfahrung von Verbundenheit, die sich mit jedem 
Atemzug offenbart, wie es der Naturphilosoph Andreas 
Weber immer wieder in all seinen Arbeiten verdeutlicht, 
wird es möglich, ein anderes Menschen- und Weltbild zu 
entwickeln. Statt eines digital-technisierten, vom Leben 
abgetrennten Menschen- und Weltbildes könnte es eines 
sein, welches das Menschsein wieder als Herausforde-
rung zur Menschwerdung versteht (Böschmeyer 2008) 
und das „WIR in der Wir-klichkeit“ (Gabriel 2024) als 
Anfrage an uns in unserem Menschsein begreift.
Wie aber nun Menschen in ihrer Menschwerdung beglei-
ten, in einer Gesellschaft, die leibliches Menschsein in 
letzter Konsequenz womöglich sogar überwinden will?
Den ersten Schritt habe ich skizziert: Es ist ein neues, ein 
existenzielles Verständnis über das pädagogische Leitziel 
der Mündigkeit notwendig. Wenn wir das ernst nehmen 
und uns mit unserem Herzen damit verbinden, dann ver-
stehen wir, dass es darum geht, vieles von dem, was wir 
jetzt tun, ab sofort zu lassen. Wir sind aufgefordert, ein 
neues Verhältnis zur Zeit an sich und damit zum Leben zu 
entwickeln. Das bedeutet z.B. konkret, die Alltags- und 
Lebenszeit von Kindern (und uns) nicht mehr so gnaden-
los – womöglich durchdrungen von kapitalistischer Stei-
gerungslogik – durchzutakten und stattdessen einen päda-
gogischen Takt (Burghardt & Zirfas 2018) zu entwickeln. 
Es bedeutet, Räume offen zu halten. Analoge Räume, 
Zeiträume, Freiräume, Spielräume, Resonanzräume, Be-
gegnungsräume, Zwischenräume. Räume in denen Ver-
antwortung übernommen werden darf, Verbundenheit ge-
lebt werden kann, Poesie lebendig wird, personale Werte 
erspürt und verwirklicht werden können und so Sinn er-
fahrbar wird. Und genau dazu lädt die existenzielle Pä-
dagogik ein.
Wer diese Einladung annimmt, fragt Menschen in ihrem 
Personsein an, zeigt wortwörtliches Inter-esse. In diesem 
dialogischen Zwischen-Sein, lassen wir Lebendigkeits-
momente durch Resonanzerfahrung wahrscheinlich wer-
den, ermöglichen wir Hingabe und verstehen dabei den 
Unterschied zur Hergabe, lassen wir den Moment der 



EXISTENZANALYSE   42/2/2025     105

SYMPOSIUM „PÄDAGOGIK“

Freiheit zwischen Reiz und Reaktion3 spürbar werden. 
In diesem Zwischenraum fordern wir zur Stellungnahme 
und damit zur Antworthaltung auf. In diesem Zwischen-
raum fragen wir uns immer wieder: 
„Was braucht dieses Kind jetzt von mir?“ (Folder des 
IfEP 2020) 
Wir geben auf Basis der vier Grundmotivationen Schutz, 
Raum und Halt, bieten Beziehung, Zeit und Nähe an, 
schenken Beachtung, Gerechtigkeit, Wertschätzung und 
fragen nach dem Wozu und damit nach dem Sinn (Längle 
2014). 
Ich glaube daran, dass auf einem solch existenziell näh-
rendem Boden die Fähigkeit dafür wächst, Uneindeutig-
keit auszuhalten, Dilemmasituationen als solche wahr-
zunehmen, sich Krisen zu stellen und sich zu öffnen für 
wahrhaft neue Wege. Und für echte Veränderung, welche 
ein existenziell-dialogisches Welt- und Selbstverhält-
nis mit sich bringen würde. Auf einem solch tragenden 
Grund können wir Spannungen und Konflikte als Anfrage 
begreifen und der dem Leben prinzipiell innewohnenden 
Unverfügbarkeit und Kontingenz in einer erlebnis- und 
ergebnisoffenen Haltung der Hoffnung entgegentreten. 
Und wenn wir das schaffen, dann „fehlt der erste Stein in 
der Mauer, dann ist der Durchbruch nah“ (Grönemeyer 
1998).

3	 Als ich mich auf die Suche nach der genauen Quelle für dieses, wie ich vermutete, Franklzitat machte, stieß ich darauf, dass der Satz „Zwischen Reiz und 
Reaktion liegt ein Raum. In diesem Raum liegt unsere Macht zur Wahl unserer Reaktion. In unserer Reaktion liegen unsere Entwicklung und unsere Frei-
heit.“ nicht von Frankl stammt, sondern von Stephen R. Covey, wobei auch der persische Sufi-Mystiker „Rumi“ der eigentliche Schöpfer dieser Aussage 
sein könnte. Näheres dazu finden Sie hier: https://www.resilienz-akademie.com/resilienz-staerken/ein-wichtiger-hinweis-resilienz-zitat/

Literatur

Böschmeyer U (2008) In der Tiefe ist es hell. München: Kösel-Verlag, 2°
Buber M (1997) Das dialogische Prinzip. Gerlingen: Schneider 8°
Buber M (2017) Alles wirkliche Leben ist Begegnung. Oberpframmern: 

Verlag Neue Stadt
Burghardt D, Zirfas J (2018) Der pädagogische Takt: Eine erziehungswis-

senschaftliche Problemformel. Weinheim Basel: Beltz
Folder des IfEP (2020) Was braucht dieses Kind jetzt von mir? 
Frankl V (1991/1992) Einführung in die Logotherapie und Existenzanaly-

se. Live-Mitschnitt der letzten Vorlesung im WS 1991/1992 in 
Wien. Münsterschwarzach: Vier Türme Verlag

Gabriel M (2024) Fakten.Fakten.Fakten. – Betrachtungen zur Neuen  
Aufklärung. https://www.youtube.com/results?search_query= 
markus+gabriel+fakten, 12.06.2025

Grönemeyer H (1998) Bleibt alles anders. Grönland Records (EMI) Titel 2
Han, Byung Chul (2012) https://www.youtube.com/watch?v=GJr-AlbnZEg; 

12.06.2025
Kant E (1784) Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In: Berlinerische 

Monatszeitschrift Dezemberheft, 481–494 nachzulesen auf:  
https://www.rosalux.de/publikation/id/2817/was-ist-aufklaerung, 
12.06.2025

Längle A (2014) Lehrbuch zur Existenzanalyse. Grundlagen. Wien: facultas 
vuv 2 °

Rosa H (2021a) Resonanz. Berlin: Suhrkamp, 5°
Rosa H (2021b) Unverfügbarkeit. Wien-Salzburg: Suhrkamp, 4°
Roth H (1971) Pädagogische Anthropologie. Band II: Entwicklung und Er-

ziehung. Hannover: Schroedel
Weber A (2017) Sein und Teilen. Bielefeld: transript Verlag

Anschrift der Verfasserin:

Mag.a Irina Pendorf

mail@irina-pendorf.de


